
 
218 

 
 
   
 

 

 
“OMELETE ECUMÊNICO”: XAMANISMO E UMBANDISMO EM 

“MEU TIO O IAUARETÊ”, DE GUIMARÃES ROSA 
 

Mario Batista Junior1  
https://orcid.org/0009-0003-6044-894X   

Recebido: 15.10.2025  
Aceito: 14.12.2025 

Publicado: 15.01.2026 

 
Como citar: Junior, M. (2026). “Omelete ecumênico”: xamanismo e umbandismo em “meu tio o iauaretê”, de Guimarães 

Rosa. Sapientiae, 11(2), 218-226. www.doi.org/10.37293/sapientiae112.06             
 
RESUMO 

Este trabalho tem como pressuposto uma abordagem de possíveis pistas e indícios que, através de uma análise 
estilística, nos leve a identificar e fazer uma analogia entre a obra Meu tio o Iauaretê, de Guimarães Rosa com a 
ideologia e crenças do Xamanismo e a Umbanda, dentro do campo da espiritualidade e incorporação com o propósito 
de aproximação entre os possíveis rituais de ambas na linguagem utilizada pelo autor e representada pela personagem 
principal. Este estudo também tem o propósito de interpretar a obra e direcionar futuros pesquisadores do autor a 
um entendimento das mais variadas vertentes implícitas a partir de um trabalho de pesquisa no campo semântico e 
lexical com um misto de trajetórias vivenciadas por Guimarães Rosa em sua carreira profissional e pessoal com dicas 
implícitas que, propositalmente ou não, foram deixadas numa vida com experiências ímpares a fim de promover uma 
interação com seu público leitor, tornando-os ponto chave para uma conclusão interpretativa e múltipla do conto. 
Palavras-chave: Crenças, Linguagem, Ritual, Umbanda, Xamanismo. 
 

“Omelette ecuménico”: chamanismo y umbandismo en “Mi tío el Iauaretê”, de Guimarães Rosa 
RESUMEN 

Este trabajo tiene como premisa un enfoque de posibles pistas e indicios que, a través de un análisis estilístico, nos 
lleve a identificar y hacer una analogía entre la obra Mi tío el Iauaretê, de Guimarães Rosa con la ideología y creencias 
del dentro del campo de la espiritualidad e incorporación con el propósito de aproximación entre los posibles rituales 
de ambas en el lenguaje utilizado por el autor y representado por el personaje principal. Este estudio también tiene el 
propósito de interpretar la obra y dirigir futuros investigadores del autor a una comprensión de las más variadas 
vertientes implícitas a partir de un trabajo de investigación en el campo semántico y léxico con una mezcla de 
trayectorias vividas por Guimarães Rosa en su carrera profesional y personal con consejos implícitos que, 
intencionadamente o no, fueron dejadas en una vida con experiencias únicas a fin de promover una interacción con 
su público lector, convirtiéndolas en punto clave para una conclusión interpretativa y múltiple del cuento. 
Palabras clave: Creencias, Lenguaje, Ritual, Umbanda, Chamanismo. 
 

“Ecumenical Omelette”: Shamanism and Umbanda in “My Uncle, the Iauaretê”, by Guimarães Rosa 
ABSTRACT 
This research aims at identify possible clues, by stilistic analyses, which might recognize analogies between the short 
story My uncle the Iauaretê by author Guimarães Rosa and Ideology and beliefs of Xamanismo and Umbanda, 
Brazilian acceptances based on faith. This study also aims at analyse lexical and semantical points, relating to 
languages, rituals and beliefs based on faith of the main character in this short story. This research is based on 
Semantical and Lexical theories with a mix of trajectories experienced by Guimarães Rosa in his professional career 
and personal with implicit hints that, intentionally or not, were left in a life with unique experiences in order to 
promote an interaction with his readership, making them a key point for an interpretative and multiple conclusion of 
the short story.. 
Keywords: Beliefs, Languages, Ritual, Umbanda, Shamanism 

 

 
1 Universidade Federal da Integração Latino-Americana (UNILA) – Brasil. Mjboy13@hotmail.com  

SAPIENTIAE: Ciências Sociais, Humanas e Engenharias 
Universidade Óscar Ribas, Luanda, Angola 

ISSN Versão Impressa 2183-5063 ISSN Versão Digital 2184-061X 
Vol. 11 (2). Janeiro-Junho 2026 

http://publicacoes.uor.ed.ao/index.php/sapientiae/  
 

https://orcid.org/0009-0003-6044-894X
http://www.doi.org/10.37293/sapientiae112.06
mailto:Mjboy13@hotmail.com
http://publicacoes.uor.ed.ao/index.php/sapientiae/


 

 

Sapientiae | 219 | 

Introdução 
Guimarães Rosa foi um escritor e poeta brasileiro, identificado com a terceira geração do modernismo no 
Brasil, esteve sempre à frente do seu tempo, fazendo com que o leitor, em suas obras, tivesse uma visão 
macro e versátil da língua. No conto “Meu tio o Iauaretê”, lançado pela primeira vez em 1961, na extinta 
revista Senhor, e reeditado na obra póstuma Estas Estórias, em 1969, ele cria um personagem onceiro, 
nomeado por sua mãe (uma índia) de Bacuriquirepa, ou Breó, Beró e seu pai (homem branco) o batiza de 
Tônico, Antonho do Eiesus que narra sua trajetória a partir de um diálogo cheio de interrupções não 
mostradas de um possível interlocutor, mas que também alguns entendem como sendo um monólogo, uma 
vez que a fala deste personagem secundário não está presente na narrativa, mas sim fica subentendida.  
Os primeiros indícios de um mix religioso já ficam evidentes na formação do personagem-narrador, que 
apresenta sua mãe como índia e seu pai como homem branco. Sendo assim, há várias lacunas a serem 
preenchidas neste diálogo, das quais os leitores são peças-chave para completá-las, o que torna o conto um 
misto de idas e vindas no campo semântico, promovendo a interatividade com seu público. O conto segue 
ainda com a personagem-narrador dando a entender, em uma das passagens do enredo, uma possível 
transformação sua, em que este deixa de ser um caçador de onças para se tornar uma delas, chegando até 
citá-las como parte de sua família e demonstrando um certo carinho além da realidade por uma onça fêmea 
(Maria-Maria).  
Na sequência da história entra em cena um provável elo entre a transformação com um ritual de 
incorporação, podendo ser associado com algumas culturas religiosas, uma vez que crenças como o 
Xamanismo e a Umbanda trabalham com essas atividades de incorporação espiritual. Naquela os animais 
podem assumir várias formas de contato com o plano espiritual, tendo esse contato haver com uma ligação 
entre o poder e a força do instinto. No Xamanismo, a chamada do seu animal de poder ou Totem pode 
estar associada a situações de habilidade ou desenvolvimento da vida pessoal, no qual “As características de 
um animal e os animais são vistos como arquétipos, símbolos de energias que existem e que podemos 
encontrar e manifestar dentro de nós” (Molina, 2022). Já na Umbanda, segundo Cumino (2011), podemos 
aproximar a Onça Maria-Maria de Maria Virgem como sendo identificada com “Oxum” e “Maria Mãe”, 
podendo ser identificada também com Iemanjá, na qual a relação santo/orixá varia segundo diferentes 
pontos de vista.  
     Sendo assim, a proposta a ser apresentada aqui tem por objetivo encontrar indícios que aproximem o 
conto das crenças xamânicas, ou umbandista, embasada a partir de uma análise estilística focada na 
semântica subjacente, além de aproveitar dicas lexicais acerca de algumas místicas ritualísticas, deixadas 
como lacunas por Guimarães Rosa para que cada um ao final de sua leitura infira suas próprias 
interpretações acerca da obra analisada. Nesse contexto, pode-se entender uma analogia à “omelete 
ecumênica”, que o próprio escritor profere e é relembrada por Haroldo de Campos (2011) num depoimento 
à Bia Lessa para a inauguração do Museu da Língua Portuguesa em 2006, e retomada em sua obra “O mundo 
de Guimarães Rosa”. 
Dessa forma, o presente artigo adota uma abordagem qualitativa, de caráter bibliográfico e analítico-
interpretativo, inserida no campo dos estudos literários, com diálogo interdisciplinar com a antropologia 
simbólica e os estudos das religiões. A metodologia consiste na análise semântico-estilística de trechos 
selecionados do conto “Meu tio o Iauaretê”, focalizando campos lexicais, estratégias narrativas e indícios 
simbólicos relacionados à transformação, à incorporação e ao hibridismo religioso. A interpretação 
fundamenta-se em referencial teórico sobre a obra de Guimarães Rosa, o xamanismo e a Umbanda, 
buscando identificar aproximações simbólicas sem estabelecer correspondências dogmáticas, preservando 
a abertura interpretativa característica da narrativa rosiana. 

 
“Omelete ecumênica”: panorama crítico 
“As pessoas dizem que eu estou fazendo uma cena do interior de Minas, e eu estou fazendo um omelete 
ecumênico” (Rosa como citado em Campos, 2011, p. 55). Essa afirmação é retomada pelo jornalista 
Gustavo Castro Silva e pelo tradutor, fotógrafo e pesquisador Marcelo Marinho em um artigo que identifica 
a presença da espiritualidade na obra O Recado do Morro (1956). A partir de um estudo do vocabulário, 
das imagens e da estética da Umbanda, os autores analisam a obra de Guimarães Rosa, conforme se observa 
no trecho a seguir: 

Pelo caminho do sincretismo inclusivo, a Umbanda, parece espiritual genuinamente brasileiro, 
concebe-se como uma proposta utópica ecumêmica de inclusão social da religiosidade popular. Em 
sua complexidade, solicita compreensão urgente de cada uma de suas manifestações singulares. 
Teria Guimarães Rosa o condão para iluminar esse caminho interpretativo da cultura brasileira? 



 

 

Sapientiae | 220 | 

Talvez sim, se tomarmos a sério sua declaração humorada gastronômica-espiritual feita a Haroldo 
de Campos: "as pessoas dizem que eu estou fazendo uma cena no interior de Minas, e eu estou 
fazendo uma omelete ecumênica” (ROSA apud CAMPOS, 2011, p. 55). Hamlet ecum? (Silva & 
Marinho, 2021, p. 39) 

 
Nesta fala de Guimarães Rosa, já conseguimos nossos primeiros indícios de que, em suas obras, um “mix” 
religioso pode fazer parte do enredo de suas narrativas. “Para além da ‘crença’ na ficção, trata-se de uma 
‘mistura’, diga-se, não necessariamente preparada de maneira ordenada, ‘consciente’. Uma mistura que é 
fabricada na escrita, mas não enquadrada na clareza plena de uma receita que fora seguida” (Patrício, 2017). 
Sendo assim, quando partimos da palavra “omelete”, cujo significado, segundo o dicionário Houaiss, é uma 
palavra que tem sua origem latina, “lamella”, passando para o francês “omelette”, que significa uma lâmina, 
algo cortante, que divide e reparte. Na culinária brasileira, ela aparece como fritada de ovos batidos, à qual 
se podem agregar temperos (salsa, cebola etc.) e outros ingredientes (Houaiss e Villar, 2008). Já a palavra 
“ecumênico” é relativa ao ecumenismo; que congrega pessoas de diferentes credos ou ideologias; que 
congraça vertentes diversas, pontos de vista diferentes, origens variadas, entre outras (Houaiss e Villar, 
2008). Então, a partir dessas inferências, cria-se a expectativa para o que o texto pode trazer no estudo em 
questão e, ainda, partindo do significado de ambas as palavras, que pode direcionar a leitura do conto para 
uma mistura de duas ou mais religiões presentes em seu enredo. Seguimos com mais definições dos credos 
que instigaram este trabalho, para associá-los a uma intencionalidade que João Guimarães Rosa deixa 
transparecer de forma subjacente em seu conto, onde Xamanismo e Umbanda ficam nas entrelinhas das 
possíveis interpretações.  
Houaiss e Villar (2008) assim entendem e conceituam o termo Xamanismo: Fenômeno de natureza mágico-
religiosa, característico dos povos siberianos da Ásia setentrional, definido pelas aptidões e capacidades 
sobrenaturais” ou um “conjunto de manifestações, ritos e práticas presentes em inúmeras sociedades 
humanas e centralizadas na figura do xamã, em seu papel de intermediação entre a realidade profana do 
xamã, e a dimensão sobrenatural, em seus transes místicos e nos poderes mágicos e curativos que lhes são 
atribuídos. (Houaiss & Villar, 2008, verbete Xamanismo) 
De forma antropológica podemos traduzir o xamanismo como um conjunto de práticas ancestrais que 
busca a cura, o autoconhecimento e a compreensão das manifestações da natureza.  Segundo Edward 
MacRae (1992), a origem do nome surge na tribo Tungs, na Sibéria, derivado do nome samãn (aquele que é 
inspirado pelos espíritos). A figura do xamã seria a de um guia espiritual, aquele que assumiria uma relação 
profunda de conhecimento e aprendizado com o universo mítico e sobrenatural. Já no Brasil, o xamanismo 
muitas vezes é substituído pela palavra pajelança, tornando-se sinônimo uma da outra. Assim, podemos 
também substituir a palavra xamã pela palavra pajé. Segundo Bittencourt (2016), “O modelo do sujeito 
xamã é o ‘curador ferido’, refletindo o ser que se auto curou e por ter trilhado o ‘caminho da cura’ está apto 
a realizar, aconselhar ou direcioná-la em outros sujeitos por diversas técnicas”. No conto “Meu tio o 
Iauaretê”, o personagem depois de matar muitas onças, diz ter nelas um grau de parentesco, cabendo uma 
interpretação de alguém que se encontrou, tendo-se curado e encontrado seu verdadeiro caminho. 
Já a Umbanda é a “arte de curar por meio de medicina natural ou sobrenatural” (Houaiss e Villar, 2008). 
Ela surgiu no início do século XX, no Rio de Janeiro. Hoje ela apresenta-se segmentada, tendo influências 
bem diversas como, por exemplo, indigenistas, catolicistas, esotéricas, etc. Segundo Altair Pinto (2007), sua 
origem é africana derivada do nome quimbandeira que quer dizer “Mágico, Curandeiro, Chefe de Terreiro”; 
ela “é o grande e verdadeiro culto que os espíritos humanos encarnados, na Terra, prestam a Obatalá, por 
intermédio dos Orixás” (Pinto, 2007). A principal finalidade de seu culto é o serviço aos espíritos humanos 
encarnados ou desencarnados, seja por meios de uma doutrinação ou por meio do auxílio espiritual. 
Etimologicamente, Lopes (2011) assim explicita: 

O vocábulo umbanda ocorre no umbundo e no quimbundo significando ‘arte de curandeiro’, 
‘ciência médica’, ‘medicina’. Em umbundo, o termo que designa o curandeiro, o médico tradicional, 
é mbanda, e seu plural (uma das formas) é imbanda. Em quimbundo, o singular é kimbanda e seu 
plural, também, imbanda. A medicina tradicional africana é ritualística; daí o mbanda ou kimbanda 
ser comumente confundido com o feiticeiro, o que não é correto, já que os papéis são bem 
distintos: o mbanda cura, o feiticeiro (ndoki em quicongo;) perpetra malefícios (p. 1421). 

 
Assim, podemos direcionar nossas habilidades e competências leitoras para um entendimento que relaciona 
o conto com a Umbanda, sendo a proximidade com a natureza uma delas e algumas formas lexicais como 
“cavalo”, “preto”, “Maria”, “cachaça”, etc., que estão no dia a dia dos ritos e cultos da Umbanda. 



 

 

Sapientiae | 221 | 

Sendo assim, apesar de origens religiosas distintas, podemos identificar certas proximidades entre a 
Umbanda e o Xamanismo, pois ambas trabalham a incorporação de espíritos com intuito de auxiliar e 
ajudar a todos, elas são anímicas, utilizando-se plantas e raízes para promover a cura, seja espiritual ou física 
nos seus rituais místicos, valorizando a conexão com a natureza, além de alguns dos seus principais espíritos 
de incorporação serem de origens bem próximas como os povos indígenas, os caboclos que veem na 
natureza a busca de recursos para desenvolverem seus trabalhos ritualísticos num processo de transe. 

 
Xamanismo ayahusqueiro e umbandismo: pontos de convergência 
A partir de uma leitura estilística dos léxicos apresentados na obra Meu tio o Iauaretê, percebe-se que há 
uma ligação tênue com algumas formas que remetem à cultura xamânica. Seguindo essa linha, nota-se que 
a presença da transformação vivenciada pelo personagem-narrador — quando este acredita assumir a forma 
de uma onça — permite ao leitor inferir uma relação com as crenças dos povos de tradição xamânica, os 
quais compreendem o animal de poder como mediador de processos internos de autoconhecimento e 
superação. Nesse sentido, “buscar o animal de cura e de poder é ir ao encontro de si, desvendar quem sou, 
meus genes, minha cognição, personalidade em sintonia com a superconsciência” (Araújo, 2022, p. 104), o 
que se aproxima da experiência simbólica do personagem ao assumir a forma animal como estratégia para 
enfrentar conflitos e situações de perigo. Na Umbanda também temos o processo de incorporação de 
espíritos, podendo ser considerada perfeita ou completa quando o médium perde a consciência toda do que 
está passando consigo. Assim, o enredo no seu decurso tem uma possível congruência harmônica entre 
estas duas fontes religiosas. 
Situações que revelam uma possível cura são citadas no conto, nos primeiros parágrafos, já nas primeiras 
páginas, identificadas com o uso de plantas e raízes, que fazem uma aproximação com poderes curativos 
utilizados pelos xamãs, quando estes estão em estado de transe e quando consomem chás à base de plantas 
e raízes como é o caso de algumas plantas enteógenas. Já na Umbanda os médiuns consomem a cachaça 
que é uma forma de relaxar o corpo e deixar-se entrar num estado de transe durante seus trabalhos, 
promovendo assistências às pessoas ali presentes. A cachaça pode ter um possível elo com a preparação e 
os efeitos da “ayahuasca”, “bebida alucinógena preparada com o caule do caapi (Banisteriopsis caapi) e folhas 
de chacrona (Psychotria viridis)” (Houaiss & Villar, 2008), originária da região amazônica. Para 
complementar, Camargo (2014) argumenta que, nas religiões afro-brasileiras, a eficácia das plantas para 
induzir estados alterados de consciência não deriva apenas de suas propriedades intrínsecas, mas, sobretudo, 
da incorporação de forças sobrenaturais sagradas que ocorre em momentos ritualísticos específicos. Assim, 
enteógeno é uma substância alteradora da consciência que induz ao estado xamânico ou de êxtase, resultado 
similar ao da cachaça ingerida por entidades mediúnicas na Umbanda, uma vez que sua origem também é 
a partir de uma “planta herbácea e cespitosa (Saccharumofficinarum) da família das gramíneas” (Houaiss & 
Villar, 2008) na qual, apesar de diferentes, ambas exercem uma função paradigmática no âmbito ritualístico. 
Mais adiante faremos uma outra associação destas bebidas, numa outra passagem do conto, com o 
propósito de uma aproximação interpretativa de inserção neste enredo da presença da Umbanda e o 
Xamanismo.  
Numa outra passagem do conto temos a presença do fumo, “Mecê tem fumo também? É, fumo pra mascar, 
pra pitar.” (Rosa, 2020 p. 140), no qual a personagem-narrador pede ao seu interlocutor, culminando com 
uma analogia que aproxima o enredo de um ritual xamânico, pois o fumar (podendo ser o tabaco, uma 
planta ancestral e muito importante para os índios) é uma forma de evocar o plano espiritual sendo esta 
uma ação de carregar as preces para o Universo (CÉU DE UNALOME), mas podendo ser interpretada 
por leigos como uma simples vontade de pitar, esta que está ligada a Umbanda, podendo ser entendida o 
“pitar” uma denominação outrora dada pelos negros velhos ao cachimbo, o charuto e ao cigarro muito 
usados nas sessões de incorporação. Ambos os rituais podem ter como instrumento de uso o cachimbo, 
sendo utilizados por xamãs, Pretos Velhos ou Caboclos. 
Voltando nas primeiras linhas do conto, “- Hum? EH-EH... É. NHOR SIM. Ã-hã, quer entrar, pode 
entrar...” (Rosa, 2020 p. 139) pode-se observar uma fala em um possível estado de transe ou incorporação 
da personagem, vendo que esta recebe uma visita inesperada, dialogando com ela e fazendo uso de palavras 
que, quando buscamos seus significados mais amplos podemos direcionar para uma interpretação no campo 
místico das crenças espirituais, uma vez que durante todo contexto deste conto observamos apenas a fala 
de um único personagem e palavras como “Nhor” que é uma forma suprimida da palavra senhor, sendo 
esta um substantivo masculino de acordo com Houaiss e Villar (2008), utilizada por povos africanos no 
período colonial que perdurou até o fim da escravidão. Numa forma mais aferética, esta palavra também 
aparece como “Nho” sendo definida como “bantuização” do português “senhor” (Lopes, 2011). Onde 



 

 

Sapientiae | 222 | 

tudo isso se encaixa? Os negros trouxeram para o Brasil a Umbanda, uma religião de matriz africana, no 
qual trabalha com processo de cura e incorporação, assemelhando-se a práticas ritualísticas xamânicas. 
Outro ponto é o fato de ambas terem caboclos (índios) na incorporação, pessoas que em boa parte foram 
escravizadas e excluídas pela sociedade. Em uma outra passagem o protagonista revela ser filho de uma 
índia com um homem branco“... meu pai era homem branco, branco feito mecê,...” (Rosa, 2020 p. 152) e 
“Mãe minha bugra, boa, boa pra mim,...”  (Rosa, 2020 p. 161), reafirmando sua origem como sendo a de 
um caboclo. O escritor Ulisses Medeiros Júnior (2011), em seu artigo, explicita os caboclos como exímios 
seres na arte de curar e efetuar a limpeza espiritual, sendo profundos conhecedores das ervas medicinais e 
de suas propriedades espirituais, assim como terapêutica para tratar diversos males. Seguindo essa mesma 
toada, Nascimento, Matias e Vieira (2025) concluíram que: 
Na Umbanda, fica evidente que as plantas utilizadas nos rituais são, predominantemente, aquelas que foram 
introduzidas no Brasil e cultivadas ao longo do tempo. Essas ervas, adaptadas no território brasileiro, fazem 
parte de um saber ancestral que busca sempre a harmonia entre o espiritual e o material. A Umbanda 
incorpora em suas práticas rituais de cura que envolvem rezas, benzeções, passes, banhos de limpeza 
espiritual e outras técnicas. Em todos esses procedimentos, as ervas desempenham um papel fundamental. 
Em harmonia com a natureza, os Guias utilizam essas plantas para curar e dissipar influências negativas 
que dificultam a vida dos fiéis e clientes e fornecem orientação e proteção essenciais (p. 11). 
A partir desta afirmação, podemos identificar mais um ponto incomum entre o Xamanismo e a Umbanda, 
uma vez que os xamãs também são detentores destes mesmos poderes místicos. 
Percebe-se também na passagem “Ã-hã, quer entrar, pode entrar... Hum, hum” (Rosa, 2020, p. 139) uma 
frase com expressões muito utilizadas em sessões de incorporação, em que os médios, pajés, xamãs passam 
por um processo que lhes permite deixar com que sejam incorporados por entidades (espíritos). A presença 
de verbos e interjeições dão a entender um desejo de fazer algo, ou ter a intenção de (querer entrar) que 
culmina com a aceitação (poder entrar). Ambas as locuções verbais expressam indicação de ação. Esse 
trecho finaliza com a fala da personagem fazendo uso da interjeição (Hum, hum) que pode indicar uma 
aceitação carregada de suspeita ao receber tal visita. Ainda na sequência aparece a figura do cavalo, que é 
definida por Lopes (2011) e Pinto (2007) como um Médium dos Guias na Umbanda, aquele que está sempre 
pronto a receber o protetor ou Guia. Já o dicionário o define como mamífero perissodátilo da família dos 
equídeos, encontrado em todo o mundo como animal doméstico; ou ainda indivíduo violento; indivíduo 
grosseiro, rude; animal, cavalgadura, estúpido (Houaiss e Villar, 2008). Mas aqui, seguindo uma linha mais 
dentro das crenças, o sentido que mais se aproxima do conto é a definição da pessoa que é filho ou filha de 
santo, uma vez que se percebe uma linha congruente com a linhagem das crenças espirituais a partir de 
indicações subliminares no texto. 
“Axi” é uma interjeição que aparece muito no texto, e já na primeira parte do conto ela é entendida como 
sinônimo de “atié”, se apropriando de um sentido que pode soar como “desdém ou zombaria” (Houaiss & 
Villar, 2008), expressão utilizada na Amazônia que tem sua origem na língua Tupi. Nesta passagem “Cavalo 
tá manco, aguado. Presta mais não. Axi...” pode-se inferir uma possível inquietude da entidade com seu 
Cavalo (narrador-personagem) descrevendo-o como sendo um cavalo manco que não tem mais serventia. 
Aparentemente o que se vê nesse trecho é um rompimento entre espírito e Cavalo, querendo aquele deixar 
este. Esse diálogo segue com um jogo de frases que dá uma outra interpretação, onde o cavalo tenta fazer 
com que seu Guia ou Espírito permaneça junto a ele expressando a seguinte frase “Mecê entra, cê pode 
ficar aqui” (Rosa, 2020, p. 139). A combinação a seguir também nos remete a crenças espirituais a partir 
das falas “...sou morador... Eh, também sou morador não.” e “Eu – toda a parte. Tou aqui, quando eu quero 
eu mudo.” (Rosa, 2020 p. 139) mostrando uma inda e vinda da entidade ou espírito que incorpora e 
desincorpora quando quer ou é preciso. Se formos fazer uma analogia, também podemos entender a palavra 
“axi”, retomando-a novamente como sendo uma variante da oralidade de um cumprimento da umbanda 
que pode ser representado pela palavra “axé” que tem como significado “a força sagrada de cada orixá, que 
se revigora, no candomblé, com as oferendas dos fiéis e os sacrifícios rituais” (Houaiss & Villar, 2008), ou 
ainda termo de origem iorubá que, em sua acepção filosófica, significa a força que permite a realização da 
vida, que assegura a existência dinâmica, que possibilita os acontecimentos e as transformações. Para Lopes 
(2011): 

Entre os iorubanos (àse), significa lei, comando, ordem – o poder como capacidade de realizar algo 
ou de agir sobre uma coisa ou pessoa –, e é usado em contraposição a agbara, poder físico, 
subordinação de um indivíduo a outro por meios legítimos ou ilegítimos (p. 162). 

 



 

 

Sapientiae | 223 | 

Seguindo ainda no campo da espiritualidade, temos na palavra “axé” “a força mágica que sustenta os 
terreiros de candomblé, ou ainda uma força invisível presente nas divindades, em todo ser animado e em 
toda coisa. É uma espécie de fluído mágico que dá vida a todos” (Brito, 2020). Assim, entende-se que o 
“axé” só estará fortalecido a partir de um corpo consagrado, preparado, para que se possa estabelecer uma 
harmonia entre corpo, orixá, comunidade, religiosidade e antepassados numa possível forma de 
incorporação e domínio. 
A palavra “cavalo”, “Médium dos guias em Umbanda. Como em todas as correntes espiritas, este termo 
quer dizer o mesmo que aparelho, isto é, todo o médium que está sempre pronto a receber o protetor ou 
Guia” (Pinto, 2007), aparece com certa frequência no conto como em “Cavalo seu é esse só? Ixe! Cavalo 
tá manco, aguado.” ou “Hum, hum, cavalo p’los matos.” (Rosa, 2020 p. 139) e, de acordo com a definição 
citada anteriormente, podemos entender que o personagem pode estar fazendo uma referência a pessoa 
responsável por incorporar um Guia e/ou entidade, a pessoa que serve de suporte ao orixá. Já no 
Xamanismo os animais aparecem como uma conexão entre humanos e arquétipos animais, pois são vistos 
como forças ancestrais que nos ajudam a despertar dons e virtudes que habitam a nossa psique instintiva, 
nos auxiliando a encontrar a divina natureza dentro de nós. Sendo assim, Rocha (2023) explicita o 
significado do cavalo na cultura xamânica: 

Nos campos abertos das amplas planícies, a Terra treme com o galopar firme do Cavalo. No 
horizonte, surge o Espírito Animal de rara imponência, elegância, força e poder. O Cavalo 
representa a própria chama da liberdade e, para os Xamãs, ele simboliza a ponte para o mundo 
espiritual, as viagens rumo aos mistérios do invisível. O Cavalo anuncia o início da nossa longa 
jornada pelos vastos campos da consciência. (O poder dos animais, 2023) 

 
Então, o cavalo traz a representação simbólica desta cultura no conto que expõe a presença do poder e a 
imponência com que o personagem precisa resgatar ao assumir seu estado de transe, em que uma longa 
caminhada no decurso de sua narrativa fica exposta com várias repulsões e transformações.  
Num outro ponto do conto, retomamos a presença do uso da bebida, na qual temos a indicação da cachaça, 
muito comum em rituais da Umbanda, porém ela também pode assumir uma roupagem diferente, podendo 
ser associada com a ayahuasca, bebida utilizada em rituais xamânicos na Amazônia, uma vez que nosso 
personagem também diz ter descendência indígena. Destacamos aqui mais um enfoque relacionado a estas 
duas bebidas utilizadas por estas religiões em seus ritos, pois ambas possuem um processo de preparo muito 
similar, apesar de compostas por substâncias naturais diferentes. A partir da colheita, seguindo com a 
moagem, a ação de ferver, filtrar e reduzir aproximam a interpretação que cabe na leitura destas duas 
bebidas, porém a cachaça passa por um processo de fermentação e envelhecimento, na qual a ayahuasca 
não tem, mas esta, finalizando seu processo de cozimento, numa segunda etapa que é a redução, 
denominada apuração. Um outro ponto em comum entre as bebidas é o fato de ambas serem provenientes 
da natureza e estarem presentes nos rituais. Suas consequências também caminham de forma similar, em 
que deixam xamãs e médiuns em pleno estado de êxtase no momento do trabalho e do processo de cura, 
cura esta que aparece no conto, já citada anteriormente. Enquanto a cachaça é proveniente da cana-de-
açúcar, a ayahuasca tem sua origem nas plantas enteógenas, mas ambas têm o mesmo propósito final em 
seus respectivos rituais, o de promover o bem-estar de todos. 
Já a onça é parte importante deste conto, podendo defini-la como nome genérico dado a alguns felinos 
brasileiros de grande porte, em especial a onça-pintada, ou num sentido figurado como sendo alguém 
enfurecido, ou ainda na sua origem um felino de grande porte, por outro lado ela aparece também como 
“antiga unidade de medida de peso de diversos países, com valores que variam entre 24 g e 33 g ou ainda 
antiga medida de peso equivalente à décima sexta parte do arrátel (28,69g)” (Houaiss & Villar, 2008). Já no 
xamanismo, a força da onça pintada representa a proteção de espaço. Ela é um animal que ao mesmo tempo 
que nos assusta devido ao seu instinto felino, nos traz um imenso respeito, carregando consigo algumas 
características, como a inteligência, a agilidade e a esperteza. Ela também é utilizada energicamente pelos 
xamãs nos trabalhos de cura espiritual. Para Dan Holanda (2022): 

Onça - A onça é um animal deliberadamente solitário. É astuciosa, observa os movimentos da 
presa antes de atacá-la. Possui a capacidade de aprender e conviver consigo mesmo e a não 
depender dos outros para atingir seus objetivos. Ensina a conquista do nosso espaço, a cautela, o 
saber agir. É inteligente, ágil, esperta e ajuda energeticamente os xamãs nas curas. A onça traz a 
energia da coragem, da sensualidade e do poder. Simboliza a conquista do espaço, a cautela, o saber 
agir, a habilidade e a agilidade (Mensagem do animal de poder, 2022). 

 



 

 

Sapientiae | 224 | 

A onça também aparece no conto representando o lado feminino quando citada pelo onceiro, personagem-
narrador, de Onça Maria-Maria “Aí, eu quisesse, podia matar. Quis não. Como é que ia matar Maria-Maria?” 
(Rosa, 2020 p. 139). Este nome é muito importante no cristianismo, pois representa a Mãe e principal 
discípula de Jesus Cristo. Já na Umbanda ela aparece em várias vertentes, podendo “Maria, Oxum e 
Yemanjá se fundirem, não havendo mais uma e outra, Maria é Oxum e também Yemanjá” (Cumino, 2011). 
Os animais na Umbanda são muito respeitados e para o Babalaô e presidente da Federação Umbandista do 
Grande ABC (São Paulo) Ronaldo Linares, em entrevista ao canal E aí Bicho? (2021) “Os animais têm, 
embora diferentes do ser humano, têm alma. Em razão disso, nós respeitamos tanto os animais... A 
Umbanda não faz sacrifícios de seus animais, pois tem o maior respeito...”. Assim, cada vez mais vamos 
nos aproximando do objetivo deste trabalho, podendo a presença da onça, Maria-Maria, o tio um Iauaretê 
(iaua = onça; + retê = verdadeiro), conter fortes indícios de uma possível congruência entre a Umbanda e 
o Xamanismo, uma vez que para ambas os animais são seres muito importantes e carregados de significados. 
Assim, neste conto de J. Guimarães Rosa, podemos identificar o que ele já havia relatado em entrevistas 
anteriores, estar fazendo uma “omelete ecumênico” em suas obras, mas nem todos conseguem chegar a 
essa perspectiva, ficando somente num entendimento de que tudo isso é apenas a descrição de uma cena 
do interior de Minas. 
Numa outra passagem o narrador se expressa com a seguinte fala “Nhor não. Bebo chá do mato. Raiz de 
planta. Sei achar, minha mãe me ensinou, eu mesmo conheço. Nunca tou doente.” (Rosa, 2020 p. 140). O 
que se percebe nesta passagem é a aproximação implícita entre o poder de cura que o narrador adquire a 
partir do conhecimento transmitido por sua mãe, esta podendo ser a Mãe Terra. O xamanismo então, passa 
a ser entendido como uma crença espiritual/religiosa que busca a força interior e o reencontro dessa com 
os ensinamentos da natureza, podendo a partir da ligação entre duas palavras “chá” e “raiz” fazer uma nova 
associação entre a forma como o narrador promove sua cura e como os xamãs também buscavam e, ainda 
hoje buscam, na natureza fazer esse mesmo processo. Chá é uma palavra que remete a cultura indiana, 
sendo definida como chá-da-índia; folha de chá-da-índia; infusão dessas folhas; infusão preparada com 
outros tipos de ervas, entre outros (Houaiss e Villar, 2008). Já a palavra raiz aparece como “base ou parte 
inferior de algo; órgão da planta; fixo ao solo, de onde ela tira nutrientes, etc...” (Houaiss & Villar, 2008). 
Sendo assim, percebe-se, nessa passagem, o poder de cura a partir de ervas naturais que o narrador adquire 
e transmite ao seu interlocutor quando questionado sobre ficar doente (fala do interlocutor subentendida). 
 
Meu tio o iauaretê: espiritualidade anímica? 
A Umbanda é uma religião brasileira que tem suas raízes na fusão de crenças africanas, indígenas e espíritas. 
Ela envolve a comunicação e a adoração de entidades espirituais, como guias espirituais, ancestrais e 
espíritos da natureza. Os praticantes da Umbanda acreditam em uma conexão direta entre o mundo 
espiritual e o mundo físico, e muitas vezes participam de rituais nos quais incorporam essas entidades 
espirituais para receber orientação, cura e direção. 
O Xamanismo é uma prática espiritual que se originou em várias culturas indígenas ao redor do mundo, 
incluindo as tradições dos povos nativos americanos, siberianos, africanos e aborígenes. O xamanismo 
envolve a comunicação com os espíritos da natureza, ancestrais e outros seres espirituais através de rituais, 
cantos, danças e jornadas visionárias. Os xamãs, líderes espirituais dessas tradições, são considerados 
intermediários entre os mundos espiritual e material, buscando orientação espiritual, cura e equilíbrio. 
As espiritualidades anímicas são aquelas que acreditam na presença e influência direta de espíritos ou 
energias espirituais na vida cotidiana. Tanto a Umbanda quanto o Xamanismo se encaixam nessa definição, 
já que ambas as tradições envolvem a interação e comunicação com entidades espirituais. Temos na palavra 
“espiritualidade” a definição de “qualidade do que é espiritual” ou “características ou qualidade do que tem 
ou revela intensa atividade religiosa ou mística; religiosidade, misticismo” (Houaiss & Villar, 2008). Já a 
palavra "anímica" “relativa ou própria da alma” (Houaiss & Villar, 2008), ela se refere ao ânimo, ao espírito 
ou à alma. Então, acredita-se que esses elementos desempenhem um papel ativo nas experiências humanas 
e na interação com o mundo. 
No entanto, é importante notar que a Umbanda e o Xamanismo têm raízes culturais diferentes e 
desenvolveram práticas e crenças distintas ao longo do tempo. Embora compartilhem características 
anímicas, suas abordagens, rituais e crenças específicas podem variar consideravelmente. Por outro lado, o 
conto “Meu tio o Iauaretê”, a partir dos estudos aqui apresentados, faz uma aproximação entre essas duas 
vertentes religiosas, apresentando muito mais que meras coincidências, ao ponto de unirem perspectivas 
que relacionam o mundo espiritual, conhecimentos místicos, apoio na natureza (plantas e raízes) para suas 



 

 

Sapientiae | 225 | 

curas e ritos, além da crença e respeito aos seres da natureza (animais) que, por algum momento de nossas 
vidas, assumimos seus instintos.  

 
Conclusão 
As referências simbólicas aos orixás e às práticas xamânicas evidenciam o domínio de Guimarães Rosa 
sobre distintos sistemas religiosos, obras como o conto “Meu tio o Iauaretê” ultrapassam um simples viés 
regionalista, confirmando que o autor supera de forma consistente uma leitura limitada ao regionalismo, 
voltado à representação da vida sertaneja ou caipira. No conto, identificam-se vocábulos e construções que 
extrapolam seus significados literais e, quando analisados sob uma perspectiva léxico-semântica ampliada, 
permitem ao leitor acessar camadas latentes de sentido vinculadas a dimensões místicas e religiosas. 
À luz da análise realizada, identificam-se evidências consistentes de hibridismo religioso e de uma 
espiritualidade de caráter anímico. Os elementos lexicais examinados — a polissemia do termo “cavalo”, 
que articula as dimensões animal e mediúnica, a analogia simbólica entre a cachaça e substâncias enteógenas, 
bem como o sincretismo condensado na figura de Maria-Maria — contribuem para a configuração da 
personagem Bacuriquirepa, na designação de matriz indígena, ou Tonico, vinculada à tradição católica. 
Esses resultados demonstram convergências simbólicas com práticas associadas ao Xamanismo e à 
Umbanda, confirmando a hipótese que orientou a investigação. 
Ainda assim, ao priorizar a leitura do conto à luz daquilo que o próprio Guimarães Rosa denominou de 
“omelete ecumênica”, este trabalho deixa delineadas pistas interpretativas que remetem à confluência de 
culturas religiosas distintas, historicamente situadas, mas próximas em suas concepções de crença, ritual e 
relação com o sagrado. Por fim, permanece em aberto a necessidade de investigações futuras que ampliem 
essa análise para outros contos do livro “Estas Estórias” (2020) ou aprofundem a recepção desses elementos 
místicos em contextos religiosos específicos, contribuindo para a consolidação do entendimento das 
vertentes espirituais implícitas na produção deste exímio escritor de vasto conhecimento. 

 
Referências  
Araújo, C. E. (2022). Xamanismo hoje: diálogos com uma sabedoria arcaica. [Tese de Doutorado – Educação]. 

Universidade Federal do Rio Grande do Norte, Natal. 150 p. 
https://repositorio.ufrn.br/server/api/core/bitstreams/3212f5c6-2601-4cf0-890d-
58f17578e798/content 

Bittencourt, M. C. (2016). A divinização e a enteógenia das plantas: uma introdução para o campo drogas/ 
cultura. In: REIA- Revista de Estudos e Investigações Antropológicas, 3, 162-197. 
https://periodicos.ufpe.br/revistas/reia/article/view/230035/24213 

Brito, M. (2020). Religiosidade e Espiritualidade nas Religiões de Matriz Africana e Indígena. In: Canal 
Educação. Disponível em: 
https://www.canaleducacao.tv/images/slides/41639_483963ed315b8e4907de01f0bbcc1e81.pdf 

Campos, H. (2011). Depoimentos sobre João Guimarães Rosa e sua obra. In A. Callado, A. Cândido, D. 
Pignatari, H. de Campos, P. M. da Rocha & S. Sant'Anna (Eds.), O mundo de Guimarães Rosa: 
Depoimentos sobre João Guimarães Rosa e sua obra p. 40-69. Nova Fronteira. 

Camargo, M. T. L. A. (2014). As plantas medicinais e o sagrado: a etnofarmacobotânica em uma revisão historiográfica 
da medicina popular no Brasil. (1ª ed.) São Paulo, Ícone. 

Cumino, A. (2011). Maria na Umbanda: entre santos e orixás. Artigo publicado no site Povo de Aruanda. 
Disponível em: https://povodearuanda.wordpress.com/category/umbanda/alexandre-cumino/  

E aí, bicho?. (2021, 18 de outubro). Animais e as religiões: UMBANDA [Vídeo]. YouTube. 
https://youtu.be/nLvFiJdZrMY  

Holanda, D. (2022). Mensagem do Animal de Poder:  como elas podem ser úteis em sua vida cotidiana?. 
In: Jornal On-line Portal Amazônia, Manaus. Disponível em: 
https://portalamazonia.com/noticias/mensagens-do-animal-de-poder-como-elas-podem-ser-
uteis-em-sua-vida-cotidiana 

Houaiss, A. & Villar, M. S. (2008). Dicionário Houaiss da Língua Portuguesa. [Versão eletrônica]. Objetiva. 
Júnior, U. M. (2011). Caboclos (Umbanda). In: Recanto das Letras, Rio de Janeiro. Disponível 

em:https://www.recantodasletras.com.br/artigos/948131#:~:text=Alguns%20dan%C3%A7am
%20muito%20e%20gostam,ou%20at%C3%A9%20mesmo%20cigarros%20normais 

Lopes, N. (2011). Enciclopédia brasileira da diáspora africana. (4ª ed.). São Paulo: Selo Negro. p. 752. 

https://repositorio.ufrn.br/server/api/core/bitstreams/3212f5c6-2601-4cf0-890d-58f17578e798/content
https://repositorio.ufrn.br/server/api/core/bitstreams/3212f5c6-2601-4cf0-890d-58f17578e798/content
https://periodicos.ufpe.br/revistas/reia/article/view/230035/24213
https://www.canaleducacao.tv/images/slides/41639_483963ed315b8e4907de01f0bbcc1e81.pdf
https://povodearuanda.wordpress.com/category/umbanda/alexandre-cumino/
https://youtu.be/nLvFiJdZrMY
https://portalamazonia.com/noticias/mensagens-do-animal-de-poder-como-elas-podem-ser-uteis-em-sua-vida-cotidiana
https://portalamazonia.com/noticias/mensagens-do-animal-de-poder-como-elas-podem-ser-uteis-em-sua-vida-cotidiana
https://www.recantodasletras.com.br/artigos/948131#:~:text=Alguns%20dan%C3%A7am%20muito%20e%20gostam,ou%20at%C3%A9%20mesmo%20cigarros%20normais
https://www.recantodasletras.com.br/artigos/948131#:~:text=Alguns%20dan%C3%A7am%20muito%20e%20gostam,ou%20at%C3%A9%20mesmo%20cigarros%20normais


 

 

Sapientiae | 226 | 

Macrae, E. (1992). Guiado pela Lua: xamanismo e uso ritual da ayahuasca no culto do Santo Daime. Editora 
Brasiliense. 

Molina, J. (2022). O Animal do Poder de 2018. In: Personare. Disponível em: 
https://www.personare.com.br/conteudo/o-animal-do-poder-de-2018-2-m8234 

Nascimento, A., Matias, R., & Vieira, S. C. H. (2025). O uso de plantas nas práticas terapêuticas e espirituais 
na Umbanda: um estudo no Instituto Aruandê – Casa de Umbanda Mãe Maria. Acta Scientiarum. 
Human and Social Sciences, 47(1). 
https://periodicos.uem.br/ojs/index.php/ActaSciHumanSocSci/article/download/74770/7513
75160186/  

Patrício, D. A. (2017). O “Omelete Ecumênico”: reescritas do (outro) Sertão no Corpo de Baile de Guimarães Rosa. 
[Dissertação de Doutorado – História]. Universidade Federal de Minas, Belo Horizonte. 273 p. 
Disponível em: http://hdl.handle.net/1843/BUBD-AWFM8V.  

Pinto, A. (2007). Dicionário da Umbanda (6ª ed.). Rio de Janeiro, Eco. p. 232. 
Rocha, F. (2023). Animais de Poder. In: Xamanismo Sete Raios, São Paulo. Disponível em: 

https://xamanismoseteraios.com.br/category/animais-de-poder/. 
Rosa, J. G. (2020). Meu tio o Iauaretê. In: Estas estórias (1ª ed.). São Paulo: Global. p. 139-170. 
Silva, G. C., & Marinho, M. (2021). Espiritualidade afro-brasileira em "O recado do morro", de Guimarães 

Rosa: Imaginário e glossário da umbanda. In: Macabéa – Revista Eletrônica do Netlli, 10(2), 33–53. 
https://doi.org/10.47295/mren.v10i2.2796 

 

https://www.personare.com.br/conteudo/o-animal-do-poder-de-2018-2-m8234
https://periodicos.uem.br/ojs/index.php/ActaSciHumanSocSci/article/download/74770/751375160186/
https://periodicos.uem.br/ojs/index.php/ActaSciHumanSocSci/article/download/74770/751375160186/
http://hdl.handle.net/1843/BUBD-AWFM8V
https://xamanismoseteraios.com.br/category/animais-de-poder/
https://doi.org/10.47295/mren.v10i2.2796

