SAPIENTIAE: Ciéncias Sociais, Humanas e Engenharias
Universidade Oscar Ribas, Luanda, Angola

ISSN Verséo Impressa 2183-5063 ISSN Versao Digital 2184-061X
Vol. 11 (2). Janeiro-Junho 2026
http://publicacoes.uor.ed.ao/index.php/sapientiae/

“OMELETE ECUMENICO”: XAMANISMO E UMBANDISMO EM
“MEU TIO O IAUARETE”, DE GUIMARAES ROSA

Mario Batista Junior1
https: orcid.org 0009-0003-6044-894X

Recebido: 15.10.2025
Aceito: 14.12.2025
Publicado: 15.01.2026

Como citar: Junior, M. (2026). “Omelete ecuménico’: xamanismo e umbandismo em “meu tio o iauareté”, de Guimaraes
J > 3

Rosa. Sapientiae, 11(2), 218-226. www.doi.org/10.37293 /sapientiac112.06

RESUMO

Este trabalho tem como pressuposto uma abordagem de possiveis pistas e indicios que, através de uma analise
estilistica, nos leve a identificar e fazer uma analogia entre a obra Meu tio o lauareté, de Guimaries Rosa com a
ideologia e crencas do Xamanismo e a Umbanda, dentro do campo da espiritualidade e incorporagdo com o proposito
de aproximagao entre os possiveis rituais de ambas na linguagem utilizada pelo autor e representada pela personagem
principal. Este estudo também tem o propésito de interpretar a obra e direcionar futuros pesquisadores do autor a
um entendimento das mais variadas vertentes implicitas a partir de um trabalho de pesquisa no campo semantico e
lexical com um misto de trajetérias vivenciadas por Guimaries Rosa em sua carreira profissional e pessoal com dicas
implicitas que, propositalmente ou nio, foram deixadas numa vida com experiéncias impares a fim de promover uma
interacio com seu publico leitor, tornando-os ponto chave para uma conclusio interpretativa e multipla do conto.
Palavras-chave: Crencas, Linguagem, Ritual, Umbanda, Xamanismo.

“Omelette ecumeénico”: chamanismo y umbandismo en “Mi tio el lanareté”, de Guimaries Rosa

RESUMEN

Este trabajo tiene como premisa un enfoque de posibles pistas e indicios que, a través de un analisis estilistico, nos
lleve a identificar y hacer una analogfa entre la obra Mi tio el Tauareté, de Guimaries Rosa con la ideologfa y creencias
del dentro del campo de la espiritualidad e incorporacion con el propésito de aproximacion entre los posibles rituales
de ambas en el lenguaje utilizado por el autor y representado por el personaje principal. Este estudio también tiene el
proposito de interpretar la obra y dirigir futuros investigadores del autor a una comprension de las mas variadas
vertientes implicitas a partir de un trabajo de investigacion en el campo semdntico y léxico con una mezcla de
trayectorias vividas por Guimardes Rosa en su carrera profesional y personal con consejos implicitos que,
intencionadamente o no, fueron dejadas en una vida con experiencias unicas a fin de promover una interaccién con
su publico lector, convirtiéndolas en punto clave para una conclusién interpretativa y multiple del cuento.

Palabras clave: Creencias, Lenguaje, Ritual, Umbanda, Chamanismo.

“Ecumenical Omelette”: Shamanism and Umbanda in “My Uncle, the lanareté”, by Guimaraes Rosa
ABSTRACT

This research aims at identify possible clues, by stilistic analyses, which might recognize analogies between the short
story My uncle the Tauareté by author Guimardes Rosa and Ideology and beliefs of Xamanismo and Umbanda,
Brazilian acceptances based on faith. This study also aims at analyse lexical and semantical points, relating to
languages, rituals and beliefs based on faith of the main character in this short story. This research is based on
Semantical and Lexical theories with a mix of trajectories experienced by Guimaries Rosa in his professional career
and personal with implicit hints that, intentionally or not, were left in a life with unique experiences in order to
promote an interaction with his readership, making them a key point for an interpretative and multiple conclusion of
the short story..

Keywords: Beliefs, Languages, Ritual, Umbanda, Shamanism

! Universidade Federal da Integragio Latino-Americana (UNILA) — Brasil. Mjbov13@hotmail.com

218



https://orcid.org/0009-0003-6044-894X
http://www.doi.org/10.37293/sapientiae112.06
mailto:Mjboy13@hotmail.com
http://publicacoes.uor.ed.ao/index.php/sapientiae/

Sapientiae | 219 |

Introducgao

Guimaries Rosa foi um escritor e poeta brasileiro, identificado com a terceira geragdo do modernismo no
Brasil, esteve sempre 2 frente do seu tempo, fazendo com que o leitor, em suas obras, tivesse uma visao
macro e versatil da lingua. No conto “Meu tio o lauareté”, langado pela primeira vez em 1961, na extinta
revista Senhor, e reeditado na obra postuma Estas Estirias, em 1969, ele cria um personagem onceiro,
nomeado por sua mie (uma india) de Bacuriquirepa, ou Bred, Betré e seu pai (homem branco) o batiza de
Tonico, Antonho do Eiesus que narra sua trajetoria a partir de um didlogo cheio de interrupgdes nao
mostradas de um possivel intetlocutor, mas que também alguns entendem como sendo um mondlogo, uma
vez que a fala deste personagem secundario nio esta presente na narrativa, mas sim fica subentendida.

Os primeiros indicios de um mix religioso ja ficam evidentes na formagio do personagem-narrador, que
apresenta sua mae como india e seu pai como homem branco. Sendo assim, hd varias lacunas a serem
preenchidas neste dialogo, das quais os leitores sao pegas-chave para completa-las, o que torna o conto um
misto de idas e vindas no campo semantico, promovendo a interatividade com seu publico. O conto segue
ainda com a personagem-narrador dando a entender, em uma das passagens do enredo, uma possivel
transformacio sua, em que este deixa de ser um cacador de oncas para se tornar uma delas, chegando até
cita-las como parte de sua familia e demonstrando um certo carinho além da realidade por uma onga fémea
(Maria-Maria).

Na sequéncia da histéria entra em cena um provavel elo entre a transformacdo com um ritual de
incorporagdo, podendo ser associado com algumas culturas religiosas, uma vez que crengas como o
Xamanismo e a Umbanda trabalham com essas atividades de incorporacio espiritual. Naquela os animais
podem assumir varias formas de contato com o plano espiritual, tendo esse contato haver com uma liga¢ao
entre o poder e a forga do instinto. No Xamanismo, a chamada do seu animal de poder ou Totem pode
estar associada a situages de habilidade ou desenvolvimento da vida pessoal, no qual “As caracteristicas de
um animal e os animais sdo vistos como arquétipos, simbolos de energias que existem e que podemos
encontrar e manifestar dentro de n6s” (Molina, 2022). Ja na Umbanda, segundo Cumino (2011), podemos
aproximar a Onca Maria-Maria de Maria Virgem como sendo identificada com “Oxum” e “Maria Mae”,
podendo ser identificada também com Iemanji, na qual a relacao santo/orixa varia segundo diferentes
pontos de vista.

Sendo assim, a proposta a ser apresentada aqui tem por objetivo encontrar indicios que aproximem o

conto das crengas xamanicas, ou umbandista, embasada a partir de uma andlise estilistica focada na
semantica subjacente, além de aproveitar dicas lexicais acerca de algumas misticas ritualisticas, deixadas
como lacunas por Guimardes Rosa para que cada um ao final de sua leitura infira suas proprias
interpretagbes acerca da obra analisada. Nesse contexto, pode-se entender uma analogia a “omelete
ecuménica”, que o proprio escritor profere e é relembrada por Haroldo de Campos (2011) num depoimento
a Bia Lessa para a inauguraciio do Museu da Lingua Portuguesa em 2006, e retomada em sua obra “O mundo
de Guimaraes Rosa”.
Dessa forma, o presente artigo adota uma abordagem qualitativa, de carater bibliografico e analitico-
interpretativo, inserida no campo dos estudos literarios, com didlogo interdisciplinar com a antropologia
simbolica e os estudos das religides. A metodologia consiste na analise semantico-estilistica de trechos
selecionados do conto “Mew tio o lanareté”, focalizando campos lexicais, estratégias narrativas e indicios
simbolicos relacionados a transformacdo, a incorporac¢do e ao hibridismo religioso. A interpretacio
fundamenta-se em referencial tedrico sobre a obra de Guimaries Rosa, o xamanismo e a Umbanda,
buscando identificar aproximagoes simbodlicas sem estabelecer correspondéncias dogmaticas, preservando
a abertura interpretativa caracteristica da narrativa rosiana.

“Omelete ecuménica”: panorama critico
“As pessoas dizem que eu estou fazendo uma cena do interior de Minas, e eu estou fazendo um omelete
ecuménico” (Rosa como citado em Campos, 2011, p. 55). Essa afirmacio é retomada pelo jornalista
Gustavo Castro Silva e pelo tradutor, fotdgrafo e pesquisador Marcelo Marinho em um artigo que identifica
a presenca da espiritualidade na obra O Recado do Morro (1956). A partir de um estudo do vocabulario,
das imagens e da estética da Umbanda, os autores analisam a obra de Guimaries Rosa, conforme se observa
no trecho a seguir:
Pelo caminho do sincretismo inclusivo, a Umbanda, parece espiritual genuinamente brasileiro,
concebe-se como uma proposta utépica ecumémica de inclusio social da religiosidade popular. Em
sua complexidade, solicita compreensio urgente de cada uma de suas manifestagdes singulares.
Teria Guimaraes Rosa o condao para iluminar esse caminho interpretativo da cultura brasileira?



Sapientiae | 220 |

Talvez sim, se tomarmos a sério sua declaracao humorada gastrondmica-espiritual feita a Haroldo
de Campos: "as pessoas dizem que eu estou fazendo uma cena no interior de Minas, e eu estou
fazendo uma omelete ecuménica” (ROSA apud CAMPOS, 2011, p. 55). Hamlet ecum? (Silva &
Marinho, 2021, p. 39)

Nesta fala de Guimaries Rosa, ja conseguimos nossos primeiros indicios de que, em suas obras, um “mix”
religioso pode fazer parte do enredo de suas narrativas. “Para além da ‘crenga’ na ficcdo, trata-se de uma
‘mistura’, diga-se, ndo necessariamente preparada de maneira ordenada, ‘consciente’. Uma mistura que é
fabricada na escrita, mas ndo enquadrada na clareza plena de uma receita que fora seguida” (Patricio, 2017).
Sendo assim, quando partimos da palavra “omelete”, cujo significado, segundo o dicionario Houaiss, é uma
palavra que tem sua origem latina, “lamella”, passando para o francés “omelette”, que significa uma lamina,
algo cortante, que divide e reparte. Na culinaria brasileira, ela aparece como fritada de ovos batidos, a qual
se podem agregar temperos (salsa, cebola etc.) e outros ingredientes (Houaiss e Villar, 2008). Ja a palavra
“ecuménico” ¢ relativa ao ecumenismo; que congrega pessoas de diferentes credos ou ideologias; que
congraca vertentes diversas, pontos de vista diferentes, origens variadas, entre outras (Houaiss e Villar,
2008). Entdo, a partir dessas inferéncias, cria-se a expectativa para o que o texto pode trazer no estudo em
questio e, ainda, partindo do significado de ambas as palavras, que pode direcionar a leitura do conto para
uma mistura de duas ou mais religides presentes em seu enredo. Seguimos com mais defini¢des dos credos
que instigaram este trabalho, para associd-los a uma intencionalidade que Jodo Guimaries Rosa deixa
transparecer de forma subjacente em seu conto, onde Xamanismo ¢ Umbanda ficam nas entrelinhas das
possiveis interpretagdes.
Houaiss e Villar (2008) assim entendem e conceituam o termo Xamanismo: Fendmeno de natureza magico-
religiosa, caracteristico dos povos siberianos da Asia setentrional, definido pelas aptiddes e capacidades
sobrenaturais” ou um “conjunto de manifesta¢Oes, ritos e praticas presentes em inumeras sociedades
humanas e centralizadas na figura do xami, em seu papel de intermediagio entre a realidade profana do
xami, ¢ a dimensdo sobrenatural, em seus transes misticos e nos poderes magicos e curativos que lhes sio
atribuidos. (Houaiss & Villar, 2008, verbete Xamanismo)
De forma antropolégica podemos traduzir o xamanismo como um conjunto de praticas ancestrais que
busca a cura, o autoconhecimento e a compreensdo das manifestacdes da natureza. Segundo Edward
MacRae (1992), a origem do nome surge na tribo Tungs, na Sibéria, derivado do nome sadin (aquele que é
inspirado pelos espiritos). A figura do xama seria a de um guia espiritual, aquele que assumiria uma relaciio
profunda de conhecimento e aprendizado com o universo mitico e sobrenatural. Ja no Brasil, o xamanismo
muitas vezes ¢ substituido pela palavra pajelanca, tornando-se sindénimo uma da outra. Assim, podemos
também substituir a palavra xama pela palavra pajé. Segundo Bittencourt (2016), “O modelo do sujeito
xama ¢é o ‘curador ferido’, refletindo o ser que se auto curou e por ter trilhado o ‘caminho da cura’ esta apto
a realizar, aconselhar ou direciond-la em outros sujeitos por diversas técnicas”. No conto “Meu tio o
Tauareté”, o personagem depois de matar muitas ongas, diz ter nelas um grau de parentesco, cabendo uma
interpretagdo de alguém que se encontrou, tendo-se curado e encontrado seu verdadeiro caminho.
Ja a Umbanda ¢é a “arte de curar por meio de medicina natural ou sobrenatural” (Houaiss e Villar, 2008).
Ela surgiu no inicio do século XX, no Rio de Janeiro. Hoje ela apresenta-se segmentada, tendo influéncias
bem diversas como, por exemplo, indigenistas, catolicistas, esotéricas, etc. Segundo Altair Pinto (2007), sua
origem ¢ africana derivada do nome quimbandeira que quer dizer “Mégico, Curandeiro, Chefe de Terreiro”;
ela “é o grande e verdadeiro culto que os espiritos humanos encarnados, na Terra, prestam a Obatala, por
intermédio dos Orixas” (Pinto, 2007). A principal finalidade de seu culto é o servigo aos espiritos humanos
encarnados ou desencarnados, seja por meios de uma doutrinagio ou por meio do auxilio espiritual.
Etimologicamente, Lopes (2011) assim explicita:
O vocabulo umbanda ocorre no umbundo e no quimbundo significando ‘arte de curandeiro’,
‘ciencia médica’, ‘medicina’. Em umbundo, o termo que designa o curandeiro, o médico tradicional,
¢ mbanda, e seu plural (uma das formas) é imbanda. Em quimbundo, o singular é kimbanda e seu
plural, também, imbanda. A medicina tradicional africana ¢ ritualistica; dai o mbanda ou kimbanda
ser comumente confundido com o feiticeiro, o que nao é correto, ja que os papéis sio bem
distintos: o mbanda cura, o feiticeiro (ndoki em quicongo;) perpetra maleficios (p. 1421).

Assim, podemos direcionar nossas habilidades e competéncias leitoras para um entendimento que relaciona
o conto com a Umbanda, sendo a proximidade com a natureza uma delas e algumas formas lexicais como

EE N1

“cavalo”, “preto”, “Maria”, “cachaca”, etc., que estdo no dia a dia dos ritos e cultos da Umbanda.



Sapientiae | 221 |

Sendo assim, apesar de origens religiosas distintas, podemos identificar certas proximidades entre a
Umbanda e o Xamanismo, pois ambas trabalham a incorporagdo de espiritos com intuito de auxiliar e
ajudar a todos, elas sdo animicas, utilizando-se plantas e raizes para promover a cura, seja espiritual ou fisica
nos seus rituais misticos, valorizando a conexao com a natureza, além de alguns dos seus principais espiritos
de incorporacdo serem de origens bem préximas como os povos indigenas, os caboclos que veem na
natureza a busca de recursos para desenvolverem seus trabalhos ritualisticos num processo de transe.

Xamanismo ayahusqueiro e umbandismo: pontos de convergéncia

A partir de uma leitura estilistica dos 1éxicos apresentados na obra Meu tio o lauareté, percebe-se que ha
uma ligacdo ténue com algumas formas que remetem 2a cultura xamanica. Seguindo essa linha, nota-se que
a presenca da transformagio vivenciada pelo personagem-narrador — quando este acredita assumir a forma
de uma onga — permite ao leitor inferir uma relacio com as crengas dos povos de tradi¢io xamanica, os
quais compreendem o animal de poder como mediador de processos internos de autoconhecimento e
superacao. Nesse sentido, “buscar o animal de cura e de poder ¢é ir ao encontro de si, desvendar quem sou,
meus genes, minha cognicdo, personalidade em sintonia com a superconsciéncia” (Aratgjo, 2022, p. 104), o
que se aproxima da experiéncia simbélica do personagem ao assumir a forma animal como estratégia para
enfrentar conflitos e situa¢des de perigo. Na Umbanda também temos o processo de incorporagio de
espiritos, podendo ser considerada perfeita ou completa quando o médium perde a consciéncia toda do que
esta passando consigo. Assim, o enredo no seu decurso tem uma possivel congruéncia harmonica entre
estas duas fontes religiosas.

Situagdes que revelam uma possivel cura sio citadas no conto, nos primeiros paragrafos, ja nas primeiras
paginas, identificadas com o uso de plantas e raizes, que fazem uma aproximac¢io com poderes curativos
utilizados pelos xamas, quando estes estdo em estado de transe e quando consomem chas a base de plantas
e rafzes como ¢ o caso de algumas plantas entedgenas. Ja na Umbanda os médiuns consomem a cachaga
que ¢ uma forma de relaxar o corpo e deixar-se entrar num estado de transe durante seus trabalhos,
promovendo assisténcias as pessoas ali presentes. A cachaga pode ter um possivel elo com a preparacio e
os efeitos da “ayahuasca”, “bebida alucinbégena preparada com o caule do caapi (Banisteriopsis caapi) e folhas
de chacrona (Psychotria viridis)” (Houaiss & Villar, 2008), originiria da regido amazodnica. Para
complementar, Camargo (2014) argumenta que, nas religides afro-brasileiras, a eficicia das plantas para
induzir estados alterados de consciéncia nao deriva apenas de suas propriedades intrinsecas, mas, sobretudo,
da incorporacio de for¢as sobrenaturais sagradas que ocorre em momentos ritualisticos especificos. Assim,
enteégeno ¢ uma substincia alteradora da consciéncia que induz ao estado xamanico ou de éxtase, resultado
similar ao da cachaga ingerida por entidades meditnicas na Umbanda, uma vez que sua origem também ¢é
a partir de uma “planta herbacea e cespitosa (Saccharumofficinarum) da familia das gramineas” (Houaiss &
Villar, 2008) na qual, apesar de diferentes, ambas exercem uma funcéo paradigmadtica no ambito ritualistico.
Mais adiante faremos uma outra associacio destas bebidas, numa outra passagem do conto, com o
propésito de uma aproximacio interpretativa de insercdo neste enredo da presenca da Umbanda e o
Xamanismo.

Numa outra passagem do conto temos a presenca do fumo, “Mecé tem fumo também? E, fumo pra mascar,
pra pitar.” (Rosa, 2020 p. 140), no qual a personagem-narrador pede ao seu interlocutor, culminando com
uma analogia que aproxima o enredo de um ritual xamanico, pois o fumar (podendo ser o tabaco, uma
planta ancestral e muito importante para os indios) ¢ uma forma de evocar o plano espiritual sendo esta
uma agio de carregar as preces para o Universo (CEU DE UNALOME), mas podendo ser interpretada
por leigos como uma simples vontade de pitar, esta que esta ligada a Umbanda, podendo ser entendida o
“pitar” uma denominac¢do outrora dada pelos negros velhos ao cachimbo, o charuto e ao cigarro muito
usados nas sessdes de incorporaciao. Ambos os rituais podem ter como instrumento de uso o cachimbo,
sendo utilizados por xamas, Pretos Velhos ou Caboclos.

Voltando nas primeiras linhas do conto, “- Hum? EH-EH... E. NHOR SIM. A-hi, quer entrar, pode
entrar...” (Rosa, 2020 p. 139) pode-se observar uma fala em um possivel estado de transe ou incorporagiao
da personagem, vendo que esta recebe uma visita inesperada, dialogando com ela e fazendo uso de palavras
que, quando buscamos seus significados mais amplos podemos direcionar para uma interpretagio no campo
mistico das crencas espirituais, uma vez que durante todo contexto deste conto observamos apenas a fala
de um unico personagem e palavras como “Nhor” que ¢ uma forma suprimida da palavra senhor, sendo
esta um substantivo masculino de acordo com Houaiss e Villar (2008), utilizada por povos africanos no
petiodo colonial que perdurou até o fim da escravidao. Numa forma mais aferética, esta palavra também
aparece como “Nho” sendo definida como “bantuizacio” do portugués “senhor” (Lopes, 2011). Onde



Sapientiae | 222 |

tudo isso se encaixa? Os negros trouxeram para o Brasil a Umbanda, uma religido de matriz africana, no
qual trabalha com processo de cura e incorporag¢io, assemelhando-se a praticas ritualisticas xamanicas.
Outro ponto € o fato de ambas terem caboclos (indios) na incorporagao, pessoas que em boa parte foram
escravizadas e excluidas pela sociedade. Em uma outra passagem o protagonista revela ser filho de uma
india com um homem branco®... meu pai era homem branco, branco feito mecé¢,...” (Rosa, 2020 p. 152) e
“Maie minha bugra, boa, boa pra mim,...” (Rosa, 2020 p. 161), reafirmando sua origem como sendo a de
um caboclo. O escritor Ulisses Medeiros Junior (2011), em seu artigo, explicita os caboclos como eximios
seres na arte de curar e efetuar a limpeza espiritual, sendo profundos conhecedores das ervas medicinais e
de suas propriedades espirituais, assim como terapéutica para tratar diversos males. Seguindo essa mesma
toada, Nascimento, Matias e Vieira (2025) concluiram que:
Na Umbanda, fica evidente que as plantas utilizadas nos rituais sao, predominantemente, aquelas que foram
introduzidas no Brasil e cultivadas ao longo do tempo. Essas ervas, adaptadas no tertitorio brasileiro, fazem
parte de um saber ancestral que busca sempre a harmonia entre o espiritual e o material. A Umbanda
incorpora em suas praticas rituais de cura que envolvem rezas, benzeges, passes, banhos de limpeza
espiritual e outras técnicas. Em todos esses procedimentos, as ervas desempenham um papel fundamental.
Em harmonia com a natureza, os Guias utilizam essas plantas para curar e dissipar influéncias negativas
que dificultam a vida dos fiéis e clientes e fornecem orientagdo e protecio essenciais (p. 11).
A partir desta afirmagio, podemos identificar mais um ponto incomum entre o Xamanismo e a Umbanda,
uma vez que os xamis também sio detentores destes mesmos poderes misticos.
Percebe-se também na passagem “A-ha, quer entrar, pode entrar... Hum, hum” (Rosa, 2020, p. 139) uma
frase com expressdes muito utilizadas em sessoes de incorpora¢io, em que os médios, pajés, xamas passam
por um processo que lhes permite deixar com que sejam incorporados por entidades (espiritos). A presenca
de verbos e interjei¢oes dio a entender um desejo de fazer algo, ou ter a intengio de (querer entrar) que
culmina com a aceita¢do (poder entrar). Ambas as locucdes verbais expressam indicacio de agdo. Esse
trecho finaliza com a fala da personagem fazendo uso da interjeicdo (Hum, hum) que pode indicar uma
aceitacdo carregada de suspeita ao receber tal visita. Ainda na sequéncia aparece a figura do cavalo, que é
definida por Lopes (2011) e Pinto (2007) como um Médium dos Guias na Umbanda, aquele que estd sempre
pronto a receber o protetor ou Guia. J4 o dicionario o define como mamifero perissodatilo da familia dos
equideos, encontrado em todo o mundo como animal doméstico; ou ainda individuo violento; individuo
grosseiro, rude; animal, cavalgadura, estupido (Houaiss e Villar, 2008). Mas aqui, seguindo uma linha mais
dentro das crengcas, o sentido que mais se aproxima do conto ¢ a defini¢iio da pessoa que ¢ filho ou filha de
santo, uma vez que se percebe uma linha congruente com a linhagem das crengas espirituais a partir de
indicacGes subliminares no texto.
“Axi” é uma interjeicdo que aparece muito no texto, e ja na primeira parte do conto ela é entendida como
sinénimo de “atié”, se apropriando de um sentido que pode soar como “desdém ou zombaria” (Houaiss &
Villar, 2008), expressao utilizada na Amazonia que tem sua origem na lingua Tupi. Nesta passagem “Cavalo
ta manco, aguado. Presta mais nio. Axi...” pode-se inferir uma possivel inquietude da entidade com seu
Cavalo (narrador-personagem) descrevendo-o como sendo um cavalo manco que nio tem mais serventia.
Aparentemente o que se v€ nesse trecho ¢ um rompimento entre espirito e Cavalo, querendo aquele deixar
este. Esse didlogo segue com um jogo de frases que di uma outra interpretacio, onde o cavalo tenta fazer
com que seu Guia ou Espirito permaneca junto a ele expressando a seguinte frase “Mecé entra, cé pode
ficar aqui” (Rosa, 2020, p. 139). A combinacio a seguir também nos remete a crengas espirituais a partir
das falas “...sou morador... Eh, também sou morador nao.” ¢ “Eu — toda a parte. Tou aqui, quando eu quero
cu mudo.” (Rosa, 2020 p. 139) mostrando uma inda e vinda da entidade ou espirito que incorpora e
desincorpora quando quer ou é preciso. Se formos fazer uma analogia, também podemos entender a palavra
“axi”, retomando-a novamente como sendo uma variante da oralidade de um cumprimento da umbanda
que pode ser representado pela palavra “axé” que tem como significado “a forga sagrada de cada orixa, que
se revigora, no candomblé, com as oferendas dos fiéis e os sacrificios rituais” (Houaiss & Villar, 2008), ou
ainda termo de origem ioruba que, em sua acepgao filosofica, significa a for¢a que permite a realizacdo da
vida, que assegura a existéncia dindmica, que possibilita os acontecimentos e as transformacSes. Para Lopes
(2011):

Entre os iorubanos (ase), significa lei, comando, ordem — o poder como capacidade de realizar algo

ou de agir sobre uma coisa ou pessoa —, e ¢ usado em contraposicio a agbara, poder fisico,

subordinac¢io de um individuo a outro por meios legitimos ou ilegitimos (p. 162).



Sapientiae | 223 |

29> <«

Seguindo ainda no campo da espiritualidade, temos na palavra “axé” “a forca magica que sustenta os
terreiros de candomblé, ou ainda uma forga invisivel presente nas divindades, em todo ser animado e em
toda coisa. E uma espécie de fluido mégico que dé vida a todos” (Brito, 2020). Assim, entende-se que o
“axé” s6 estara fortalecido a partir de um corpo consagrado, preparado, para que se possa estabelecer uma
harmonia entre corpo, orixd, comunidade, religiosidade e antepassados numa possivel forma de
incorporacio e dominio.
A palavra “cavalo”, “Médium dos guias em Umbanda. Como em todas as correntes espiritas, este termo
quer dizer o mesmo que aparelho, isto é, todo o médium que estd sempre pronto a receber o protetor ou
Guia” (Pinto, 2007), aparece com certa frequéncia no conto como em “Cavalo seu ¢ esse s6? Ixel Cavalo
ta manco, aguado.” ou “Hum, hum, cavalo p’los matos.” (Rosa, 2020 p. 139) e, de acordo com a definicdo
citada anteriormente, podemos entender que o personagem pode estar fazendo uma referéncia a pessoa
responsavel por incorporar um Guia e/ou entidade, a pessoa que serve de suporte ao otixd. Jd no
Xamanismo 0s animais aparecem como uma conexao entre humanos e arquétipos animais, pois sao vistos
como forgas ancestrais que nos ajudam a despertar dons e virtudes que habitam a nossa psique instintiva,
nos auxiliando a encontrar a divina natureza dentro de nds. Sendo assim, Rocha (2023) explicita o
significado do cavalo na cultura xamanica:
Nos campos abertos das amplas planicies, a Terra treme com o galopar firme do Cavalo. No
horizonte, surge o Espirito Animal de rara imponéncia, elegancia, for¢a e poder. O Cavalo
representa a prépria chama da liberdade e, para os Xamas, ele simboliza a ponte para o mundo
espiritual, as viagens rumo aos mistérios do invisivel. O Cavalo anuncia o inicio da nossa longa
jornada pelos vastos campos da consciéncia. (O poder dos animais, 2023)

Entio, o cavalo traz a representacdo simbolica desta cultura no conto que expde a presenca do poder e a
imponéncia com que o personagem precisa resgatar ao assumir seu estado de transe, em que uma longa
caminhada no decurso de sua narrativa fica exposta com varias repulsGes e transformacoes.
Num outro ponto do conto, retomamos a presenca do uso da bebida, na qual temos a indica¢io da cachaga,
muito comum em rituais da Umbanda, porém ela também pode assumir uma roupagem diferente, podendo
ser associada com a ayahuasca, bebida utilizada em rituais xamédnicos na Amazonia, uma vez que n0sso
personagem também diz ter descendéncia indigena. Destacamos aqui mais um enfoque relacionado a estas
duas bebidas utilizadas por estas religides em seus ritos, pois ambas possuem um processo de preparo muito
similar, apesar de compostas por substancias naturais diferentes. A partir da colheita, seguindo com a
moagem, a acdo de ferver, filtrar e reduzir aproximam a interpretacdo que cabe na leitura destas duas
bebidas, porém a cachaga passa por um processo de fermentacio e envelhecimento, na qual a ayahuasca
nio tem, mas esta, finalizando seu processo de cozimento, numa segunda etapa que é a redugio,
denominada apuragdo. Um outro ponto em comum entre as bebidas é o fato de ambas serem provenientes
da natureza e estarem presentes nos rituais. Suas consequéncias também caminham de forma similar, em
que deixam xamas e médiuns em pleno estado de éxtase no momento do trabalho e do processo de cura,
cura esta que aparece no conto, ja citada anteriormente. Enquanto a cachaga ¢é proveniente da cana-de-
acucar, a ayahuasca tem sua origem nas plantas entedgenas, mas ambas tém o mesmo propoésito final em
seus respectivos rituais, o de promover o bem-estar de todos.
Ja a onga é parte importante deste conto, podendo defini-la como nome genérico dado a alguns felinos
brasileiros de grande porte, em especial a onga-pintada, ou num sentido figurado como sendo alguém
enfurecido, ou ainda na sua origem um felino de grande porte, por outro lado ela aparece também como
“antiga unidade de medida de peso de diversos paises, com valores que variam entre 24 g e 33 g ou ainda
antiga medida de peso equivalente a décima sexta parte do arratel (28,69¢)” (Houaiss & Villar, 2008). J4 no
xamanismo, a for¢a da onca pintada representa a prote¢ao de espago. Ela é um animal que a0 mesmo tempo
que nos assusta devido ao seu instinto felino, nos traz um imenso respeito, carregando consigo algumas
caracteristicas, como a inteligéncia, a agilidade e a esperteza. Ela também ¢ utilizada energicamente pelos
xamas nos trabalhos de cura espiritual. Para Dan Holanda (2022):
Onca - A onca é um animal deliberadamente solitario. E astuciosa, observa os movimentos da
presa antes de ataca-la. Possui a capacidade de aprender e conviver consigo mesmo e a nio
depender dos outros para atingir seus objetivos. Ensina a conquista do nosso espago, a cautela, o
saber agir. E inteligente, 4gil, esperta e ajuda energeticamente os xamis nas curas. A onga traz a
energia da coragem, da sensualidade e do poder. Simboliza a conquista do espago, a cautela, o saber
agir, a habilidade e a agilidade (Mensagem do animal de poder, 2022).



Sapientiae | 224 |

A onga também aparece no conto representando o lado feminino quando citada pelo onceiro, personagem-
narrador, de Onga Maria-Maria “Af, eu quisesse, podia matar. Quis ndo. Como € que ia matar Maria-Mariar”
(Rosa, 2020 p. 139). Este nome ¢ muito importante no cristianismo, pois representa a Mae e principal
discipula de Jesus Cristo. J4 na Umbanda ela aparece em varias vertentes, podendo “Maria, Oxum e
Yemanja se fundirem, ndo havendo mais uma e outra, Maria é Oxum e também Yemanja” (Cumino, 2011).
Os animais na Umbanda s3o muito respeitados e para o Babalad e presidente da Federacio Umbandista do
Grande ABC (S3o Paulo) Ronaldo Linares, em entrevista ao canal E af Bicho? (2021) “Os animais tém,
embora diferentes do ser humano, tém alma. Em razdo disso, nés respeitamos tanto os animais... A
Umbanda nio faz sacrificios de seus animais, pois tem o maior respeito...”. Assim, cada vez mais vamos
nos aproximando do objetivo deste trabalho, podendo a presenca da onga, Maria-Maria, o tio um lauareté
(laua = onga; + reté = verdadeiro), conter fortes indicios de uma possivel congruéncia entre a Umbanda e
o Xamanismo, uma vez que pata ambas os animais s3o setes muito importantes e carregados de significados.
Assim, neste conto de J. Guimaries Rosa, podemos identificar o que ele ja havia relatado em entrevistas
anteriores, estar fazendo uma “omelete ecuménico” em suas obras, mas nem todos conseguem chegar a
essa perspectiva, ficando somente num entendimento de que tudo isso é apenas a desctricdo de uma cena
do interior de Minas.

Numa outra passagem o narrador se expressa com a seguinte fala “Nhor ndo. Bebo cha do mato. Raiz de
planta. Sei achar, minha mae me ensinou, eu mesmo conheco. Nunca tou doente.” (Rosa, 2020 p. 140). O
que se percebe nesta passagem ¢ a aproximagdo implicita entre o poder de cura que o narrador adquire a
partir do conhecimento transmitido por sua mae, esta podendo ser a Mae Terra. O xamanismo entio, passa
a ser entendido como uma crenca espiritual/religiosa que busca a forea interior e o reencontro dessa com
os ensinamentos da natureza, podendo a partir da ligagio entre duas palavras “chi” e “raiz” fazer uma nova
associacio entre a forma como o narrador promove sua cura € como os xamas também buscavam e, ainda
hoje buscam, na natureza fazer esse mesmo processo. Chd é uma palavra que remete a cultura indiana,
sendo definida como cha-da-india; folha de cha-da-india; infusdo dessas folhas; infusdo preparada com
outros tipos de ervas, entre outros (Houaiss e Villar, 2008). Ja a palavra raiz aparece como “base ou parte
inferior de algo; 6rgao da planta; fixo ao solo, de onde ela tira nutrientes, etc...” (Houaiss & Villar, 2008).
Sendo assim, percebe-se, nessa passagem, o poder de cura a partir de ervas naturais que o narrador adquire
e transmite ao seu interlocutor quando questionado sobre ficar doente (fala do interlocutor subentendida).

Meu tio o iauareté: espiritualidade animica?

A Umbanda é uma religido brasileira que tem suas raizes na fusiao de crencas africanas, indigenas e espiritas.
Ela envolve a comunicagio e a adoragio de entidades espirituais, como guias espirituais, ancestrais ¢
espiritos da natureza. Os praticantes da Umbanda acreditam em uma conexdo direta entre o mundo
espiritual ¢ o mundo fisico, e muitas vezes participam de rituais nos quais incorporam essas entidades
espirituais para receber orientacio, cura e dire¢do.

O Xamanismo ¢ uma pritica espiritual que se originou em varias culturas indigenas ao redor do mundo,
incluindo as tradi¢bes dos povos nativos americanos, siberianos, africanos e abotigenes. O xamanismo
envolve a comunicacao com os espiritos da natureza, ancestrais e outros seres espirituais através de rituais,
cantos, dangas e jornadas visionarias. Os xamis, lideres espirituais dessas tradi¢Ges, sio considerados
intermediarios entre os mundos espiritual e material, buscando orientagdo espiritual, cura e equilibrio.

As espiritualidades animicas sdo aquelas que acreditam na presenca e influéncia direta de espiritos ou
energias espirituais na vida cotidiana. Tanto a Umbanda quanto o Xamanismo se encaixam nessa defini¢do,
ja que ambas as tradi¢des envolvem a interacdo e comunica¢io com entidades espirituais. Temos na palavra
“espiritualidade” a defini¢dao de “qualidade do que ¢ espiritual” ou “caracteristicas ou qualidade do que tem
ou revela intensa atividade religiosa ou mistica; religiosidade, misticismo” (Houaiss & Villar, 2008). J4 a
palavra "animica" “relativa ou prépria da alma” (Houaiss & Villar, 2008), ela se refere ao 4nimo, ao espirito
ou a alma. Entdo, acredita-se que esses elementos desempenhem um papel ativo nas experiéncias humanas
e na interagdo com o mundo.

No entanto, é importante notar que a Umbanda e o Xamanismo tém raizes culturais diferentes e
desenvolveram praticas e crengas distintas ao longo do tempo. Embora compartilhem caracteristicas
animicas, suas abordagens, rituais e crencas especificas podem variar consideravelmente. Por outro lado, o
conto “Meu tio o lauareté”, a partir dos estudos aqui apresentados, faz uma aproximacio entre essas duas
vertentes religiosas, apresentando muito mais que meras coincidéncias, a0 ponto de unirem perspectivas
que relacionam o mundo espiritual, conhecimentos misticos, apoio na natureza (plantas e raizes) para suas



Sapientiae | 225 |

curas e ritos, além da crenca e respeito aos seres da natureza (animais) que, por algum momento de nossas
vidas, assumimos seus instintos.

Conclusio

As referéncias simbodlicas aos orixds e as praticas xamanicas evidenciam o dominio de Guimaraes Rosa
sobre distintos sistemas religiosos, obras como o conto “Meu tio o lauareté” ultrapassam um simples viés
regionalista, confirmando que o autor supera de forma consistente uma leitura limitada ao regionalismo,
voltado a representa¢io da vida sertaneja ou caipira. No conto, identificam-se vocabulos e construges que
extrapolam seus significados literais e, quando analisados sob uma perspectiva léxico-semantica ampliada,
permitem ao leitor acessar camadas latentes de sentido vinculadas a dimensdes misticas e religiosas.

A luz da anilise realizada, identificam-se evidéncias consistentes de hibridismo religioso e de uma
espiritualidade de carater animico. Os elementos lexicais examinados — a polissemia do termo “cavalo”,
que articula as dimensdes animal e mediunica, a analogia simbélica entre a cachaca e substancias ente6genas,
bem como o sincretismo condensado na figura de Maria-Maria — contribuem para a configuracio da
personagem Bacuriquirepa, na designagido de matriz indigena, ou Tonico, vinculada a tradicdo catdlica.
Esses resultados demonstram convergéncias simbolicas com praticas associadas ao Xamanismo e 2
Umbanda, confirmando a hipétese que orientou a investigacao.

Ainda assim, ao priorizar a leitura do conto a luz daquilo que o préprio Guimaries Rosa denominou de
“omelete ecuménica”, este trabalho deixa delineadas pistas interpretativas que remetem a confluéncia de
culturas religiosas distintas, historicamente situadas, mas proximas em suas concepg¢Oes de crenga, ritual e
relacdo com o sagrado. Por fim, permanece em aberto a necessidade de investigacOes futuras que ampliem
essa analise para outros contos do livro “Estas Estérias” (2020) ou aprofundem a recep¢io desses elementos
misticos em contextos religiosos especificos, contribuindo para a consolidacdo do entendimento das
vertentes espirituais implicitas na producio deste eximio escritor de vasto conhecimento.

Referéncias

Aradjo, C. E. (2022). Xamanismo hoje: didlogos com uma sabedoria arcaica. [Tese de Doutorado — Educagio].
Universidade ~ Federal  do Rio Grande  do Norte,  Natal. 150  p.
https://repositorio.ufrn.br/server/api/core/bitstreams/3212f5¢6-2601-4cf0-890d-

58f17578e798/content

Bittencourt, M. C. (2016). A divinizagdo e a entedgenia das plantas: uma introducio para o campo drogas/
cultura. In: RELA- Revista de Estudos e Investigagoes  Antropoldgicas, 3, 162-197.
https://periodicos.ufpe.br/revistas/reia/article/view/230035/24213

Brito, M. (2020). Religiosidade e Espiritualidade nas Religides de Matriz Africana e Indigena. In: Canal
Eduncagao. Disponivel em:
https://www.canaleducacao.tv/images/slides /41639 483963ed315b8e4907de01f0bbecle81.pdf

Campos, H. (2011). Depoimentos sobre Jodo Guimaraes Rosa e sua obra. In A. Callado, A. Candido, D.
Pignatari, H. de Campos, P. M. da Rocha & S. Sant'Anna (Eds.), O mundo de Guimardes Rosa:
Depoimentos sobre Joao Guimardes Rosa e sua obra p. 40-69. Nova Fronteira.

Camargo, M. T. L. A. (2014). As plantas medicinais ¢ o sagrado: a etnofarmacobotinica em uma revisio historiogrdfica
da medicina popular no Brasil. (1* ed.) Sio Paulo, Icone.

Cumino, A. (2011). Maria na Umbanda: entre santos ¢ orixds. Artigo publicado no site Povo de Aruanda.
Disponivel em: https://povodearuanda.wordpress.com/category/umbanda/alexandre-cumino/

E ai, bicho?. (2021, 18 de outubro). Animais e as religides: UMBANDA [Video]. YouTube.
https://youtu.be/nl vFi]dZrMY

Holanda, D. (2022). Mensagem do Animal de Poder: como elas podem ser uteis em sua vida cotidianar.
In: Jornal On-line Portal Amazionia, Manaus. Disponivel em:
https://portalamazonia.com/noticias/mensagens-do-animal-de-poder-como-elas-podem-ser-
uteis-em-sua-vida-cotidiana

Houaiss, A. & Villar, M. S. (2008). Dicionario Houaiss da Lingua Portuguesa. [Versdo eletronical. Objetiva.

Junior, U. M. (2011). Caboclos (Umbanda). In: Reanto das Letras, Rio de Janeiro. Disponivel
em:https://www.recantodasletras.com.br/artigos /948131 #:~:text=Alguns%20dan%C3%A7am

%20muito%20e%20gostam,ou%20at%C3%A9%20mesmo%20cigarros%20normais
Lopes, N. (2011). Enciclopédia brasileira da didspora africana. (4" ed.). Sao Paulo: Selo Negro. p. 752.



https://repositorio.ufrn.br/server/api/core/bitstreams/3212f5c6-2601-4cf0-890d-58f17578e798/content
https://repositorio.ufrn.br/server/api/core/bitstreams/3212f5c6-2601-4cf0-890d-58f17578e798/content
https://periodicos.ufpe.br/revistas/reia/article/view/230035/24213
https://www.canaleducacao.tv/images/slides/41639_483963ed315b8e4907de01f0bbcc1e81.pdf
https://povodearuanda.wordpress.com/category/umbanda/alexandre-cumino/
https://youtu.be/nLvFiJdZrMY
https://portalamazonia.com/noticias/mensagens-do-animal-de-poder-como-elas-podem-ser-uteis-em-sua-vida-cotidiana
https://portalamazonia.com/noticias/mensagens-do-animal-de-poder-como-elas-podem-ser-uteis-em-sua-vida-cotidiana
https://www.recantodasletras.com.br/artigos/948131#:~:text=Alguns%20dan%C3%A7am%20muito%20e%20gostam,ou%20at%C3%A9%20mesmo%20cigarros%20normais
https://www.recantodasletras.com.br/artigos/948131#:~:text=Alguns%20dan%C3%A7am%20muito%20e%20gostam,ou%20at%C3%A9%20mesmo%20cigarros%20normais

Sapientiae | 226 |

Macrae, E. (1992). Guiado pela Lua: xamanismo ¢ uso ritual da ayabuasca no culto do Santo Daime. Editora
Brasiliense.

Molina, J. (2022). O Animal do Poder de 2018. In: Personare. Disponivel em:
https://www.personare.com.br/conteudo/o-animal-do-poder-de-2018-2-m8234

Nascimento, A., Matias, R., & Vieira, S. C. H. (2025). O uso de plantas nas praticas terapéuticas e espirituais
na Umbanda: um estudo no Instituto Aruandé — Casa de Umbanda Mae Maria. Acta Scientiarum.

Human and Social Sciences, 47(1).
https://periodicos.uem.br/ois/index.php/ActaSciHumanSocSci/article/download /74770/7513
75160186/

Patricio, D. A. (2017). O “Omselete Ecuménico”: reescritas do (outro) Sertdo no Corpo de Baile de Guimardes Rosa.
[Dissertacao de Doutorado — Histéria]. Universidade Federal de Minas, Belo Horizonte. 273 p.
Disponivel em: http://hdl.handle.net/1843/BUBD-AWEMSV.

Pinto, A. (2007). Diciondrio da Umbanda (6* ed.). Rio de Janeiro, Eco. p. 232.

Rocha, F. (2023). Animais de Poder. In: Xamanismo Sete Raios, Sio Paulo. Disponivel em:
https://xamanismoseteraios.com.btr/category/animais-de-poder/.

Rosa, J. G. (2020). Meu tio o lauareté. In: Estas estdrias (1* ed.). Sdo Paulo: Global. p. 139-170.

Silva, G. C., & Marinho, M. (2021). Espiritualidade afro-brasileira em "O recado do morro", de Guimaries
Rosa: Imaginario e glossario da umbanda. In: Macabéa — Revista Eletronica do Netlli, 10(2), 33-53.
https://doi.org/10.47295/mren.v10i2.2796



https://www.personare.com.br/conteudo/o-animal-do-poder-de-2018-2-m8234
https://periodicos.uem.br/ojs/index.php/ActaSciHumanSocSci/article/download/74770/751375160186/
https://periodicos.uem.br/ojs/index.php/ActaSciHumanSocSci/article/download/74770/751375160186/
http://hdl.handle.net/1843/BUBD-AWFM8V
https://xamanismoseteraios.com.br/category/animais-de-poder/
https://doi.org/10.47295/mren.v10i2.2796

